[ Resensi Buku J

| Submitted: 22 November 2025 Accepted: 19 Desember 2025 | Published: 30 Desember 2025 |

PENDIDIKAN PASCAKONFLIK

Pendidikan Multikultural Berbasis Konseling
Budaya Masyarakat Maluku Utara

Judul buku . Pendidikan Pascakonflik:
—— Pendidikan Multikultural Berbasis
P E N D | D . K A N Konseling Budaya Masyarakat
PascaXonfiik Maluku Utara

crnasis Ko Penulis : Dr. M. Tahir Sapsuha

Masyarakat Maluku Utara
Bahasa : Indonesia
ISBN : 979-16776-7-0
Dimensi :14,5x21cm
Terbit : 2013

S s Tebal : Xix + 236 halaman
LKiS

Penerbit . LKiS Yogyakarta

DEVI WATTIMENA
Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta

deviwattimenaO@gmail.com
DOI: 10.21460/aradha.2025.53.1568

Pendahuluan

Dalam konteks Indonesia kontemporer, pendidikan memegang peranan strategis dalam
menjaga keutuhan bangsa yang ditandai oleh keragaman etnis, agama, bahasa, dan budaya.
Meski Indonesia dikenal dengan semboyan “Bhinneka Tunggal Ika”, dinamika sosial acapkali
menunjukkan bahwa pluralitas sering kali menyimpan potensi konflik laten. Hal tersebut

mencerminkan rapuhnya relasi antarwarga ketika identitas agama, etnis, dan politik dimobilisasi



Volume 5 Nomor 3 (September-Desember 2025)

dalam situasi sosial yang tegang. Dalam realitas yang demikian, pendidikan seharusnya menjadi
medium strategis untuk membangun toleransi, merawat kohesi sosial, dan mengembangkan
kemampuan hidup bersama di tengah perbedaan.

Kenyataannya, sistem pendidikan Indonesia termasuk pendidikan agama yang diajarkan
di sekolah-sekolah, tidak selalu berjalan ke arah tersebut. Pendidikan agama sering kali terjebak
dalam pola pengajaran yang normatif, eksklusif, dan berorientasi evaluasi kognitif semata,
sehingga berpotensi memperkuat batas-batas identitas yang sempit sembari menimbulkan
pertanyaan mendasar: sejauh mana pendidikan di Indonesia mampu berperan sebagai
instrumen preventif bagi konflik dan bukan menjadi faktor reproduksi prasangka sosial?

Dalam konteks ini, karya Dr. M. Tahir Sapsuha Pendidikan Pasca Konflik: Pendidikan
Multikultural Berbasis Konseling Budaya Masyarakat Maluku Utara tampil sebagai kontribusi
penting bagi wacana pendidikan nasional. Meskipun mengambil kasus Maluku Utara sebagai
lokus penelitian, analisis Sapsuha memotret problem struktural yang sebenarnya juga dialami
oleh banyak daerah di Indonesia. Pendidikan agama yang masih dogmatis, kesenjangan antara
materi ajar dan realitas keberagaman sosial, serta lemahnya integrasi kearifan lokal dalam sistem
pendidikan formal. Melalui pendekatan rekonstruksionisme pendidikan dan multikulturalisme
berbasis konseling budaya, Sapsuha menegaskan bahwa rekonsiliasi pascakonflik tidak dapat
dicapai hanya melalui kebijakan atau keamanan, melainkan harus bertumpu pada pembentukan
ulang relasi sosial melalui institusi pendidikan (Sapsuha, 2013: xi).

Penekanan Sapsuha bahwa pendidikan harus menjadi agen rekonsiliasi memiliki
relevansi nasional yang kuat. Banyak wilayah di Indonesia masih menyimpan memori kolektif
konflik, segregasi sosial berdasarkan agama atau etnis, serta ketidakpercayaan antarkelompok
(Sapsuha, 2013: viii-x). Karena itu, gagasan tentang pendidikan multikultural yang mampu
menggabungkan nilai universal agama, dialog lintas-identitas, dan penyembuhan trauma sosial
melalui pendekatan budaya menjadi sangat penting untuk dibahas dan diuji secara lebih luas.
Resensi ini menelaah sejauh mana buku ini memberikan kontribusi teoretis, metodologis, dan
praktis bagi diskursus pendidikan Indonesia, menilai temuan-temuan empiris yang ditawarkan,
serta mengevaluasi relevansi model pendidikan multikultural berbasis konseling budaya bagi
kebutuhan rekonsiliasi sosial di berbagai wilayah plural di Indonesia. Sebagai penulis yang
tertarik pada kajian konflik dan perdamaian, serta penyintas konflik Maluku tahun 1999, saya
membaca buku ini melalui perspektif yang menekankan pentingnya analisis relasi kekuasaan,
dinamika sosial pascakonflik, serta peran pendidikan sebagai arena rekonsiliasi yang tidak
hanya bersifat pedagogis tetapi juga struktural. Dengan posisi tersebut, resensi ini berupaya
mengkaji sejauh mana model yang ditawarkan Sapsuha selaras dengan kebutuhan pemulihan

sosial dalam masyarakat yang memiliki sejarah ketegangan berbasis identitas.

2 Devi Wattimena



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Ringkasan Isi Buku

Buku ini disusun oleh Sapsuha dengan alur argumentasi yang bergerak dari fondasi teoretis,
analisis sosio-historis Maluku Utara, temuan empiris di sekolah, hingga formulasi model
pendidikan alternatif berbasis multikulturalisme dan konseling budaya. Bab 1 menempatkan
pendidikan sebagai pilar transformasi peradaban melalui pengaruhnya pada aspek kognitif,
afektif, dan psikomotorik. Dengan merujuk padateorirekonstruksionisme, Sapsuhaberargumen
bahwa sekolah pascakonflik tidak bersikap netral, tetapi harus menjadi agen perubahan
sosial (Sapsuha, 2013: 12) yang secara aktif membangun moralitas publik dan memperkuat
kohesi sosial. Dua paradigma, fungsional dan sosialisasi, digunakan untuk menjelaskan
bahwa ketidakmampuan mengakses pendidikan memperbesar kerentanan masyarakat
terhadap kemiskinan dan potensi konflik (Sapsuha, 2013: 3—4). Konteks pascakonflik Maluku
Utara memperlihatkan bagaimana runtuhnya kepercayaan terhadap pendidikan (terutama
di kalangan usia sekolah menengah) menjadi indikator retaknya struktur sosial yang perlu
direkonstruksi melalui pendidikan.

Bab 2 membangun fondasi pemahaman agama dari perspektif linguistik, antropologis,
dan sosiologis, sekaligus menegaskan ambivalensi agama dapat menjadi perekat atau
pemecah sosial. Sapsuha mengurai bagaimana konflik tidak pernah murni teologis, melainkan
terkait kepentingan, politik identitas, dan kegagalan negara mengelola ketegangan sosial
(Sapsuha, 2013: 34-35). Dalam kerangka itu, pendidikan agama seharusnya tidak mengulang
pola eksklusivisme, melainkan mengembangkan pendekatan plural, inklusif, dan berbasis nilai
universal, toleransi, akhlak, dan tanggung jawab sosial. Bab ini menggeser fokus pendidikan
agama dari dogma ke moralitas interrelasional.

Bab 3 menguraikan keragaman Maluku Utara (etnis, agama, relasi sosial, budaya kawin-
mawin) dan menunjukkan bagaimana pluralitas ini menjadi rapuh ketika dimanipulasi oleh
kepentingan politik dan pertarungan sumber daya. Konflik Maluku Utara dipetakan dalam
dua lapis; (1) teologis, berupa isu-isu yang digerakkan melalui simbol keagamaan; (2) historis-
struktural, mencakup perebutan tanah adat, intervensi elit, dan dinamika kolonial yang
berlanjut ke era modern (Sapsuha, 2013: 96-102). Bab ini memperlihatkan bahwa konflik
berbasis agama sebenarnya bersifat instrumental, bukan substantif.

Bab 4 merupakan inti empiris buku. Sapsuha mengobservasi empat sekolah dan
menemukan bahwa pendidikan agama baik Islam maupun Kristen, masih terjebak pada
paradigma normatif-tekstual dengan dominasi ceramah. Pendidikan agama hanya mengajarkan
agama, bukan mengajarkan tentang pola-pola keberagaman (Sapsuha, 2013: 142). Kurikulum
Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Pendidikan Agama Kristen (PAK) sangat berorientasi pada
pembentukan identitas keagamaan internal, bukan pembentukan kompetensi lintas-iman.

Resensi Buku 3



Volume 5 Nomor 3 (September-Desember 2025)

Hal ini menciptakan apa yang disebut sebagai vertical religiosity (kesalehan personal) tanpa
sentuhan horizontal religiosity (relasi sosial antarumat) (Sapsuha, 2013: 144). Sapsuha menilai
Standard Kompetensi Kelulusan (SKL), materi, dan metode pengajaran cenderung eksklusif,
membatasi interaksi antaragama, dan bahkan secara halus memproduksi prasangka (Sapsuha,
2013: 143). Bab ini menunjukkan bagaimana pendidikan formal tanpa disadari dapat
memperkuat garis pemisah sosial di wilayah pascakonflik.

Bab 5 menawarkan model pendidikan agama alternatif yang menekankan tiga ide
besar meliputi; (1) reformasi kurikulum agar memasukkan dimensi multikulturalisme, nilai
universal agama, dan pemaknaan pengalaman hidup bersama (Sapsuha, 2013: 156-57, 167).
(2) pendekatan konseling budaya, yaitu mengintegrasikan proses penyembuhan trauma sosial
melalui dialog, pengakuan perbedaan, dan penguatan identitas lintas-iman (Sapsuha, 2013:
197-99). (3) penggunaan kearifan lokal (Hibualoma, Pela-Gandong) sebagai rekonsiliatif yang
mampu mengembalikan kepercayaan sosial antara kelompok (Sapsuha, 2013: 206). Sapsuha
menekankan bahwa pendidikan agama harus berorientasi pada nilai-nilai hidup bersama,
toleransi, empati, kerja sama, saling percaya, dan penghargaan terhadap keberagaman.
Sebagai bab yang menjadi jantung tawaran konseptual buku, bab ini juga menawarkan model
pendekatan dan implementasi pendidikan multikultural berbasis konseling budaya (Sapsuha,
2013: 224-27). Model tersebut dirancang bukan hanya untuk mengajarkan keberagaman
tetapi menginternalisasikan pengalaman hidup dalam keberagaman sebagai mekanisme
pencegahan konflik. Poin kunci dalam bab ini menegaskan bahwa pendidikan agama harus
dipahami sebagai praktik sosial, bukan sekadar materi kognitif. Tanpa transformasi metode,
evaluasi, dan peran guru, pendidikan agama akan tetap reproduktif dan tidak akan memadai
untuk rekonsiliasi.

Kritik atas Fondasi Teoretis, Metodologis,
dan Implementasi Model Pendidikan Pascakonflik Sapsuha

Kerangka konseptual yang dibangun Sapsuha berupaya menggabungkan dua fondasi utama
antara rekonstruksionisme pendidikan dan multikulturalisme berbasis konseling budaya
untuk menjadikan sekolah sebagai arena rekonsiliasi sosial. Secara konseptual, sintetis ini
tepat. Rekonstruksionisme memberikan arah perubahan struktural melalui kurikulum dan
kebijakan, sementara multikulturalisme dan konseling budaya menyediakan perangkat interaksi
interpersonal dan penyembuhantraumayang diperlukan dalam masyarakat pascakonflik. Namun,
sejauh pemaparannya, konsistensi hubungan antara kedua pendekatan ini belum sepenuhnya
terelaborasi. Rekonstruksionisme bekerja pada tataran sistemik, sedangkan konseling budaya

berada pada tataran relasional dan psikososial. Ketiadaan penjelasan mengenai mekanisme

4 Devi Wattimena



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

penghubung, bagaimana reformasi kurikulum dapat memicu proses dialog antarkelompok,
atau bagaimana intervensi konseling berkontribusi pada rekonstruksi sosial jangka menengah,
membuat jalur kausal model tersebut belum tergambar dengan jelas! (bab 5).

Selainitu, kerangka yang ditawarkan Sapsuha banyak bertumpu pada nilai-nilai universal
seperti toleransi dan penghargaan terhadap keberagaman, namun minim analisis mengenai
relasi kekuasaan yang turut membentuk dinamika konflik di Maluku Utara maupun wilayah
plural Indonesia lainnya. Tanpa membaca bagaimana elit politik, tokoh agama, atau struktur
ekonomi memanfaatkan identitas keagamaan untuk kepentingan tertentu, pendekatan
pendidikan berisiko menjadi simbolik sehingga menghasilkan kebijakan yang tampak progresif
tetapi tidak menyentuh akar ketegangan struktural.? Kekosongan analitis ini membuat
program pendidikan yang diusulkan masih memerlukan lapisan teori konflik yang lebih kokoh
agar transformasi sosial tidak hanya terjadi di ruang kelas, tetapi juga di level institusional dan
komunal.

Keterbatasan lain terdapat pada cakupan literatur yang digunakan. Posisi Sapsuha kuat
dalam konteks nasional, namun dialog dengan penelitian internasional tentang pendidikan
pascakonflik seperti studi pascagenosida Rwanda misalnya, sejatinya dapat memperkaya
model konseptual yang ia tawarkan, sehingga melalui konfrontasi teoretis tersebut dapat
memperkuat klaim efektivitas model yang ditawarkan Sapsuha.

Dari sisi metodologis, penelitian Sapsuha memiliki kekuatan pada penggunaan observasi
lapangan yang menghasilkan deskripsi kontekstual tentang praktik PAl dan PAK di empat sekolah di
Ternate dan Tobelo (bab 4). Pendekatan ini memberikan gambaran yang kaya tentang bagaimana
relasi antar guru beda iman, dan siswa berinteraksi dalam konteks pascakonflik. Namun desain
penelitian kualitatif yang bersifat deskriptif tanpa kerangka evaluatif yang eksplisit membatasi
kemampuan analisis untuk menarik inferensi sebab-akibat. Validitas internal penelitian juga
berpotensi terganggu oleh bias observatori dan reaktivitas subjek, terutama karena buku ini
tidak menjelaskan secara rinci teknik triangulasi data seperti wawancara mendalam, focus
group discussion (FGD), atau analisis dokumen kurikulum resmi.? Validitas eksternal pun
terbatas mengingat sampel empat sekolah yang dipilih berdasarkan mayoritas agama tanpa
memperhitungkan variabel penting seperti latar sosial-ekonomi, profil pedagogis guru, atau
kebijakan sekolah yang dapat mempengaruhi transferabilitas temuan. Selain itu, meskipun
Sapsuha menekankan pentingnya perubahan afektif dan psikomotorik, ia belum merumuskan
indikator operasional yang memungkinkan pengukuran yang reliabel dan valid, misalnya skala
toleransi, frekuensi kontak antaragama, atau insiden intoleransi yang tercatat.

Analisisterhadap kurikulum dan pedagogis juga menunjukkan kritik yang tepat mengenai
dominasi metode ceramah dan pendekatan tekstual dalam pendidikan agama. Namun, seruan

untuk menggeser pembelajaran dari dogma ke dialog memerlukan perangkat implementatif

Resensi Buku 5



Volume 5 Nomor 3 (September-Desember 2025)

yang lebih konkret. Reformasi pedagogis hanya dapat berhasil jika didukung oleh penelitian
guru yang sistemis, modul pembelajaran interaktif, dan mekanisme supervisi berkelanjutan.
Tanpa ini, perubahan kurikulum akan berhenti pada level wacana. Usulan untuk memperluas
materi multikultural pun memerlukan sensitivitas pedagogis agar tidak terjebak pada deskripsi
dangkal yang justru mengukuhkan stereotip. Framing komparatif, problem-based learning
berbasis konteks lokal, dan prinsip non-hirarkis perlu menjadi panduan operasional. Demikian
pula konsep konseling budaya membutuhkan penjelasan mengenai kapasitas pelaksana,
apakah guru, konselor sekolah, atau tokoh adat yang seharusnya menjelaskan fungsi ini. Tanpa
pedoman yang jelas, konseling budaya berisiko menjadi jargon tanpa implementasi.*

Implikasi kebijakan dari model Sapsuha juga memerlukan pendalaman. Reformasi
kurikulum yang ia tawarkan membutuhkan dukungan birokrasi, alokasi anggaran, dan
mekanisme monitoring yang jelas. Perubahan perilaku guru tidak akan terjadi tanpa insentif
yang memadai, pelatihan berkelanjutan, serta evaluasi kinerja yang memasukkan kompetensi
multikultural. Selain itu, keberhasilan intervensi pendidikan dalam konteks pascakonflik
mensyaratkan keterlibatan banyak pihak, mulai dari tokoh agama hingga keluarga dan
komunitas. Sapsuha belum secara eksplisit memetakan strategi advokasi multi-aktor untuk
mengurangi resistensi sosial dan politik.

Meskipun buku Sapsuha menawarkan kerangka konseptual yang segar dan tajam, ia
membutuhkan perluasan metodologis, serta pematangan strategi implementasi agar gagasan-
gagasannya dapat diadopsi oleh pembuat kebijakan dan diuji melalui studi empiris. Dengan
penyempurnaan tersebut, model ini tidak hanya berfungsi sebagai kritik konseptual tetapi juga

sebagai peta jalan transformasi pendidikan pascakonflik yang aplikatif dan berkelanjutan.

Peta Kontribusi Teoretis, Metodologis,
Empiris, dan Praktis Buku Sapsuha Terhadap Pendidikan Pascakonflik

Kontribusi utama buku Sapsuha ini terletak pada upayanya mengintegrasikan tiga ranah
teoretis yang selama ini jarang dipertemukan dalam literatur pendidikan Indonesia, yakni
rekonstruksionisme pendidikan, pendidikan multikultural, dan konseling budaya berbasis
lokalitas Maluku Utara. Dengan memadukan ketiganya dalam satu kerangka konseptual,
buku ini tidak hanya memperkaya wacana pendidikan pascakonflik, tetapi juga menunjukkan
bahwa rekonsiliasi sosial tidak dapat bertumpu pada intervensi struktural semata. Sapsuha
menegaskan bahwa perubahan relasi sosial di masyarakat pascakonflik memerlukan
rekonstruksi kesadaran melalui praktik pendidikan yang membuka ruang dialog lintas-
identitas, memproses trauma kolektif, dan meneguhkan kembali nilai-nilai kebersamaan.

Posisi ini membawa rekonstruksionisme keluar dari abstraksi normatif menuju formulasi yang

6 Devi Wattimena



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

lebih kontekstual dan mengakar, serta memperkenalkan konseling budaya sebagai variabel
kunci dalam pendidikan multikultural. Dengan demikian, buku ini berpotensi menjadi dasar
bagi perumusan teori perubahan yang lebih komprehensif bagi pendidikan agama di wilayah
pascakonflik.

Dari sisi metodologis, kontribusi Sapsuha terletak pada penyajian observasi etnografis
yang sistematis terhadap praktik pendidikan agama di wilayah pascakonflik. Penelitian ini
memadukan pengamatan langsung terhadap proses pembelajaran, analisis kurikulum, dan
pembacaan interaksi guru-siswa dalam konteks plural, sehingga menghasilkan deskripsi kaya
mengenai bagaimana doktrin keagamaan diproduksi dan direproduksi dalam ruang kelas.
Hal ini menjadi penting karena sebagian besar studi pendidikan agama di Indonesia masih
bertumpu pada analisis dokumen dan jarang menempatkan praktik kelas sebagai lokus utama
penelitian.

Kontribusi empiris buku ini menjadi salah satu aspek paling menonjol. Sapsuha
menyajikan data lapangan dari Maluku Utara, sebuah wilayah yang historis, politis, dan
budayanya unik. la memperlihatkan secara rinci bagaimana konflik mempengaruhi dinamika
pembelajaran agama, termasuk berubahnya pola partisipasi siswa lintas agama, munculnya
ketegangan halus di kelas, dan eksklusivisme kurikulum yang menguat pascakonflik. Temuan-
temuan ini juga menyingkap adanya keterputusan antara kurikulum nasional yang menekankan
nilai-nilai universal dengan praktik pengajaran yang masih didominasi ceramah, berorientasi
kognitif, dan minim kontak harmonis antaragama. Dengan mengidentifikasi kategori seperti
reproduksi prasangka, pembentukan identitas religius yang tertutup, serta absennya interaksi
lintas iman, Buku ini memberikan landasan empiris yang penting bagi pembuat kebijakan
untuk memahami faktor-faktor pendidikan yang berpotensi memicu atau mencegah konflik.

Sapsuha tidak berhenti pada kritik, tetapi menawarkan model kurikulum alternatif
yang menekankan nilai multikultural, memperkuat ranah afektif dan psikomotorik, serta
mengintegrasikan kearifan lokal sebagai sumber pedagogi. la meredefinisi peran guru secara
radikal, bukan sekadar penyampai doktrin tetapi fasilitator dialog, mediator trauma sosial, dan
agen rekonsiliasi budaya. Pendekatan ini selaras dengan usaha membangun pendidikan agama
yang lebih dialogis dan lintas agama, yang tidak hanya mengajarkan dogma internal tetapi juga

membantu siswa memahami realitas keberagaman di sekitar mereka.

Penutup

Buku inilayak direkomendasikan bagi akademisi pendidikan, pengambil kebijakan, pengembang

kurikulum, pelatih guru, serta praktisi rekonsiliasi yang bekerja dalam konteks masyarakat plural.

Resensi Buku 7



Melalui analisis yang tajam terhadap dinamika pendidikan agama di wilayah pascakonflik,
Sapsuha memberikan kontribusi penting bagi upaya menjawab pertanyaan mendasar, sejauh
mana pendidikan agama dapat berperan dalam mengurangi risiko konflik dan membangun
kembali kepercayaan sosial yang retak akibat kekerasan komunal? Tawaran konseptualnya
menunjukkan bahwa rekonsiliasi tidak hanya membutuhkan kebijakan struktural, tetapi juga
membutuhkan intervensi pedagogis yang mampu memulihkan relasi antarkelompok dan
membangun kompetensi lintas-identitas pada generasi muda.

Meski demikian, agar model yang diajukan benar-benar berdampak pada level
sistemik, diperlukan penelitian lanjutan yang mampu menguji dan menyempurnakan
pendekatan tersebut secara empiris. Buku ini memberikan kerangka awal yang kuat untuk
membangun pendidikan agama yang lebih inklusif, toleran, dan peka terhadap pengalaman
keberagaman. Oleh karena itu, karya ini patut ditempatkan sebagai salah satu rujukan utama
dalam pengembangan model pendidikan pascakonflik di Maluku Utara dan wilayah-wilayah
lain di Indonesia yang pernah mengalami ketegangan berbasis identitas. Buku ini tidak hanya
memperkaya kajian akademik, tetapi juga membuka peluang baru bagi reformasi pendidikan

yang berorientasi pada perdamaian dan rekonsiliasi sosial yang berkelanjutan.

Daftar Pustaka

Adan, Mohamed Yusuf. 2025. “The Role of Peace Education in Promoting Social Justice and
Sustainable Peace in Post-Conflict Societies: A 4Rs Framework Analysis.” Frontiers in
Political Science 7:1650027: 1-11. https://doi.org/10.3389/fp0s.2025.1650027.

Munandi, Muhammad, dan Rosalia Sari. 2022. “Making Peace with History: Post-Conflict
Teachers’ Experiences Aceh.” Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan 14,3 (September 2022):
4659-70. https://doi.org/10.35445/alishlah.v14i3.2036.

Sapsuha, M. Tahir. 2013. Pendidikan Pasca Konflik: Pendidikan Multikultural Berbasis Konseling
Budaya Masyarakat Maluku Utara. Cetakan |. Yogyakarta: LKiS.

Widaningtyas, Adoniati Meyria, dan Natri Sutanti. 2022. “Multicultural Counseling: The
Strategy of Social Fasilitator of Post-Conflict Education and Psychosocial Guidance in

Multicultural Society.” Professional Guidance and Counseling Journal 3 (1): 40-49.
https://doi.org/10.21831/progcouns.v3il1.49182.

Yu, Yi, dan Michael Wyness. 2025. “Peace Education in a Post-Conflict Society: The Case Study of
Sierra Leone.” Social Sciences 14, 541: 1-19. https://doi.org/10.3390/socsci14090541.



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies o\ ~adha

Catatan:

1 Dalam artikel yang dibahas oleh Yu dan Wyness (2025), tentang “Pendidikan Perdamaian Pascakonflik So-
sial di Sierra Leone”, mereka menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan perdamaian juga perlu didukung oleh
apa yang mereka sebut sebagai local ownership. Program pendidikan perdamaian perlu dibangun di atas kerja
komunitas lokal beserta elit pemimpin setempat (lih. Yu dan Wyness, 2025: 1-19; Sapsuha, 2013: 191-231).

2 Bandingkan dengan Adan (2025), yang menemukan bahwa pendidikan perdamaian di Somalia secara kasat
mata telah terjadi, namun hanya sekadar simbolik karena pemangku kebijakan kurikulum pendidikan perdamaian
tidak melihat sampai kepada kedalaman akar konflik, baik yang berbasis identitas atau sejarah kekerasan. Dengan
demikian, pendidikan perdamaian seyogyanya menyentuh akar konflik yang sebenarnya, serta patut melibatkan
keterlibatan masyarakat (lih. Adan, 2025: 1-11).

3 Bandingkan dengan Mundandi (2022), yang menunjukkan metodologis observasi di lapangan melalui trian-
gulasi yang mengaktifkan nalar analitis siswa guna membuat refleksi dan memahami makna perdamaian melalui
metode belajar di luar kelas, membawa ingatan masa lampau ke masa kini untuk ditafsir ulang, sehingga mem-
bentuk makna baru yang positif (lih. Munadi dan Sari, 2022: 4659-70).

4 Lihat Widyaningtyas (2022), yang menegaskan pentingnya kapasitas konselor dalam konteks masyarakat
multikultural pascakonflik (Widaningtyas dan Sutanti, 2022: 40-49).

Resensi Buku 9



