
Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies

Resensi Buku 1

Volume 1 Nomor 1 (Oktober 2020)

Pendidikan Pascakonflik

Pendidikan Multikultural Berbasis Konseling 
Budaya Masyarakat Maluku Utara

Judul buku	 :	 Pendidikan Pascakonflik: 
Pendidikan Multikultural Berbasis 
Konseling Budaya Masyarakat 
Maluku Utara

Penulis	 :	 Dr. M. Tahir Sapsuha

Bahasa	 :	 Indonesia 

ISBN	 :	 979-16776-7-0

Dimensi	 :	 14,5 x 21 cm

Terbit 	 :	 2013

Tebal	 :	 xix + 236  halaman

Penerbit	 :	 LKiS Yogyakarta

Devi Wattimena   
Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta
deviwattimena0@gmail.com
DOI: 10.21460/aradha.2025.53.1568

 Pendahuluan  

Dalam konteks Indonesia kontemporer, pendidikan memegang peranan strategis dalam 
menjaga keutuhan bangsa yang ditandai oleh keragaman etnis, agama, bahasa, dan budaya. 
Meski Indonesia dikenal dengan semboyan “Bhinneka Tunggal Ika”, dinamika sosial acapkali 
menunjukkan bahwa pluralitas sering kali menyimpan potensi konflik laten. Hal tersebut 
mencerminkan rapuhnya relasi antarwarga ketika identitas agama, etnis, dan politik dimobilisasi 

Resensi Buku

Submitted: 22 November 2025 Accepted: 19 Desember 2025 Published: 30 Desember 2025



2 Devi Wattimena

Volume 5 Nomor 3 (September-Desember 2025)

dalam situasi sosial yang tegang. Dalam realitas yang demikian, pendidikan seharusnya menjadi 
medium strategis untuk membangun toleransi, merawat kohesi sosial, dan mengembangkan 
kemampuan hidup bersama di tengah perbedaan.

Kenyataannya, sistem pendidikan Indonesia termasuk pendidikan agama yang diajarkan 
di sekolah-sekolah, tidak selalu berjalan ke arah tersebut. Pendidikan agama sering kali terjebak 
dalam pola pengajaran yang normatif, eksklusif, dan berorientasi evaluasi kognitif semata, 
sehingga berpotensi memperkuat batas-batas identitas yang sempit sembari menimbulkan 
pertanyaan mendasar: sejauh mana pendidikan di Indonesia mampu berperan sebagai 
instrumen preventif bagi konflik dan bukan menjadi faktor reproduksi prasangka sosial?

Dalam konteks ini, karya Dr. M. Tahir Sapsuha Pendidikan Pasca Konflik: Pendidikan 
Multikultural Berbasis Konseling Budaya Masyarakat Maluku Utara tampil sebagai kontribusi 
penting bagi wacana pendidikan nasional. Meskipun mengambil kasus Maluku Utara sebagai 
lokus penelitian, analisis Sapsuha memotret problem struktural yang sebenarnya juga dialami 
oleh banyak daerah di Indonesia. Pendidikan agama yang masih dogmatis, kesenjangan antara 
materi ajar dan realitas keberagaman sosial, serta lemahnya integrasi kearifan lokal dalam sistem 
pendidikan formal. Melalui pendekatan rekonstruksionisme pendidikan dan multikulturalisme 
berbasis konseling budaya, Sapsuha menegaskan bahwa rekonsiliasi pascakonflik tidak dapat 
dicapai hanya melalui kebijakan atau keamanan, melainkan harus bertumpu pada pembentukan 
ulang relasi sosial melalui institusi pendidikan (Sapsuha, 2013: xi).

Penekanan Sapsuha bahwa pendidikan harus menjadi agen rekonsiliasi memiliki 
relevansi nasional yang kuat. Banyak wilayah di Indonesia masih menyimpan memori kolektif 
konflik, segregasi sosial berdasarkan agama atau etnis, serta ketidakpercayaan antarkelompok 
(Sapsuha, 2013: viii-x). Karena itu, gagasan tentang pendidikan multikultural yang mampu 
menggabungkan nilai universal agama, dialog lintas-identitas, dan penyembuhan trauma sosial 
melalui pendekatan budaya menjadi sangat penting untuk dibahas dan diuji secara lebih luas. 
Resensi ini menelaah sejauh mana buku ini memberikan kontribusi teoretis, metodologis, dan 
praktis bagi diskursus pendidikan Indonesia, menilai temuan-temuan empiris yang ditawarkan, 
serta mengevaluasi relevansi model pendidikan multikultural berbasis konseling budaya bagi 
kebutuhan rekonsiliasi sosial di berbagai wilayah plural di Indonesia. Sebagai penulis yang 
tertarik pada kajian konflik dan perdamaian, serta penyintas konflik Maluku tahun 1999, saya 
membaca buku ini melalui perspektif yang menekankan pentingnya analisis relasi kekuasaan, 
dinamika sosial pascakonflik, serta peran pendidikan sebagai arena rekonsiliasi yang tidak 
hanya bersifat pedagogis tetapi juga struktural. Dengan posisi tersebut, resensi ini berupaya 
mengkaji sejauh mana model yang ditawarkan Sapsuha selaras dengan kebutuhan pemulihan 
sosial dalam masyarakat yang memiliki sejarah ketegangan berbasis identitas.



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies

Resensi Buku 3

 Ringkasan Isi Buku  

Buku ini disusun oleh Sapsuha dengan alur argumentasi yang bergerak dari fondasi teoretis, 
analisis sosio-historis Maluku Utara, temuan empiris di sekolah, hingga formulasi model 
pendidikan alternatif berbasis multikulturalisme dan konseling budaya. Bab 1 menempatkan 
pendidikan sebagai pilar transformasi peradaban melalui pengaruhnya pada aspek kognitif, 
afektif, dan psikomotorik. Dengan merujuk pada teori rekonstruksionisme, Sapsuha berargumen 
bahwa sekolah pascakonflik tidak bersikap netral, tetapi harus menjadi agen perubahan 
sosial (Sapsuha, 2013: 12) yang secara aktif membangun moralitas publik dan memperkuat 
kohesi sosial. Dua paradigma, fungsional dan sosialisasi, digunakan untuk menjelaskan 
bahwa ketidakmampuan mengakses pendidikan memperbesar kerentanan masyarakat 
terhadap kemiskinan dan potensi konflik (Sapsuha, 2013: 3–4). Konteks pascakonflik Maluku 
Utara memperlihatkan bagaimana runtuhnya kepercayaan terhadap pendidikan (terutama 
di kalangan usia sekolah menengah) menjadi indikator retaknya struktur sosial yang perlu 
direkonstruksi melalui pendidikan.

Bab 2 membangun fondasi pemahaman agama dari perspektif linguistik, antropologis, 
dan sosiologis, sekaligus menegaskan ambivalensi agama dapat menjadi perekat atau 
pemecah sosial. Sapsuha mengurai bagaimana konflik tidak pernah murni teologis, melainkan 
terkait kepentingan, politik identitas, dan kegagalan negara mengelola ketegangan sosial 
(Sapsuha, 2013: 34–35). Dalam kerangka itu, pendidikan agama seharusnya tidak mengulang 
pola eksklusivisme, melainkan mengembangkan pendekatan plural, inklusif, dan berbasis nilai 
universal, toleransi, akhlak, dan tanggung jawab sosial. Bab ini menggeser fokus pendidikan 
agama dari dogma ke moralitas interrelasional.

Bab 3 menguraikan keragaman Maluku Utara (etnis, agama, relasi sosial, budaya kawin-
mawin) dan menunjukkan bagaimana pluralitas ini menjadi rapuh ketika dimanipulasi oleh 
kepentingan politik dan pertarungan sumber daya. Konflik Maluku Utara dipetakan dalam 
dua lapis; (1) teologis, berupa isu-isu yang digerakkan melalui simbol keagamaan; (2) historis-
struktural, mencakup perebutan tanah adat, intervensi elit, dan dinamika kolonial yang 
berlanjut ke era modern (Sapsuha, 2013: 96–102). Bab ini memperlihatkan bahwa konflik 
berbasis agama sebenarnya bersifat instrumental, bukan substantif.

Bab 4 merupakan inti empiris buku. Sapsuha mengobservasi empat sekolah dan 
menemukan bahwa pendidikan agama baik Islam maupun Kristen, masih terjebak pada 
paradigma normatif-tekstual dengan dominasi ceramah. Pendidikan agama hanya mengajarkan 
agama, bukan mengajarkan tentang pola-pola keberagaman (Sapsuha, 2013: 142). Kurikulum 
Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Pendidikan Agama Kristen (PAK) sangat berorientasi pada 
pembentukan identitas keagamaan internal, bukan pembentukan kompetensi lintas-iman. 



4 Devi Wattimena

Volume 5 Nomor 3 (September-Desember 2025)

Hal ini menciptakan apa yang disebut sebagai vertical religiosity (kesalehan personal) tanpa 
sentuhan horizontal religiosity (relasi sosial antarumat) (Sapsuha, 2013: 144). Sapsuha menilai 
Standard Kompetensi Kelulusan (SKL), materi, dan metode pengajaran cenderung eksklusif, 
membatasi interaksi antaragama, dan bahkan secara halus memproduksi prasangka  (Sapsuha, 
2013: 143). Bab ini menunjukkan bagaimana pendidikan formal tanpa disadari dapat 
memperkuat garis pemisah sosial di wilayah pascakonflik.

Bab 5 menawarkan model pendidikan agama alternatif yang menekankan tiga ide 
besar meliputi; (1) reformasi kurikulum agar memasukkan dimensi multikulturalisme, nilai 
universal agama, dan pemaknaan pengalaman hidup bersama (Sapsuha, 2013: 156–57, 167). 
(2) pendekatan konseling budaya, yaitu mengintegrasikan proses penyembuhan trauma sosial 
melalui dialog, pengakuan perbedaan, dan penguatan identitas lintas-iman (Sapsuha, 2013: 
197–99). (3) penggunaan kearifan lokal (Hibualoma, Pela-Gandong) sebagai rekonsiliatif yang 
mampu mengembalikan kepercayaan sosial antara kelompok (Sapsuha, 2013: 206). Sapsuha 
menekankan bahwa pendidikan agama harus berorientasi pada nilai-nilai hidup bersama, 
toleransi, empati, kerja sama, saling percaya, dan penghargaan terhadap keberagaman. 
Sebagai bab yang menjadi jantung tawaran konseptual buku, bab ini juga menawarkan model 
pendekatan dan implementasi pendidikan multikultural berbasis konseling budaya (Sapsuha, 
2013: 224–27). Model tersebut dirancang bukan hanya untuk mengajarkan keberagaman 
tetapi menginternalisasikan pengalaman hidup dalam keberagaman sebagai mekanisme 
pencegahan konflik. Poin kunci dalam bab ini menegaskan bahwa pendidikan agama harus 
dipahami sebagai praktik sosial, bukan sekadar materi kognitif. Tanpa transformasi metode, 
evaluasi, dan peran guru, pendidikan agama akan tetap reproduktif dan tidak akan memadai 
untuk rekonsiliasi.

 Kritik atas Fondasi Teoretis, Metodologis,
 dan Implementasi Model Pendidikan Pascakonflik Sapsuha  

Kerangka konseptual yang dibangun Sapsuha berupaya menggabungkan dua fondasi utama 
antara rekonstruksionisme pendidikan dan multikulturalisme berbasis konseling budaya 
untuk menjadikan sekolah sebagai arena rekonsiliasi sosial. Secara konseptual, sintetis ini 
tepat. Rekonstruksionisme memberikan arah perubahan struktural melalui kurikulum dan 
kebijakan, sementara multikulturalisme dan konseling budaya menyediakan perangkat interaksi 
interpersonal dan penyembuhan trauma yang diperlukan dalam masyarakat pascakonflik. Namun, 
sejauh pemaparannya, konsistensi hubungan antara kedua pendekatan ini belum sepenuhnya 
terelaborasi. Rekonstruksionisme bekerja pada tataran sistemik, sedangkan konseling budaya 
berada pada tataran relasional dan psikososial. Ketiadaan penjelasan mengenai mekanisme 



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies

Resensi Buku 5

penghubung, bagaimana reformasi kurikulum dapat memicu proses dialog antarkelompok, 
atau bagaimana intervensi konseling berkontribusi pada rekonstruksi sosial jangka menengah, 
membuat jalur kausal model tersebut belum tergambar dengan jelas1 (bab 5).

Selain itu, kerangka yang ditawarkan Sapsuha banyak bertumpu pada nilai-nilai universal 
seperti toleransi dan penghargaan terhadap keberagaman, namun minim analisis mengenai 
relasi kekuasaan yang turut membentuk dinamika konflik di Maluku Utara maupun wilayah 
plural Indonesia lainnya. Tanpa membaca bagaimana elit politik, tokoh agama, atau struktur 
ekonomi memanfaatkan identitas keagamaan untuk kepentingan tertentu, pendekatan 
pendidikan berisiko menjadi simbolik sehingga menghasilkan kebijakan yang tampak progresif 
tetapi tidak menyentuh akar ketegangan struktural.2 Kekosongan analitis ini membuat 
program pendidikan yang diusulkan masih memerlukan lapisan teori konflik yang lebih kokoh 
agar transformasi sosial tidak hanya terjadi di ruang kelas, tetapi juga di level institusional dan 
komunal.

Keterbatasan lain terdapat pada cakupan literatur yang digunakan. Posisi Sapsuha kuat 
dalam konteks nasional, namun dialog dengan penelitian internasional tentang pendidikan 
pascakonflik seperti studi pascagenosida Rwanda misalnya, sejatinya dapat memperkaya 
model konseptual yang ia tawarkan, sehingga melalui konfrontasi teoretis tersebut dapat 
memperkuat klaim efektivitas model yang ditawarkan Sapsuha.

Dari sisi metodologis, penelitian Sapsuha memiliki kekuatan pada penggunaan observasi 
lapangan yang menghasilkan deskripsi kontekstual tentang praktik PAI dan PAK di empat sekolah di 
Ternate dan Tobelo (bab 4). Pendekatan ini memberikan gambaran yang kaya tentang bagaimana 
relasi antar guru beda iman, dan siswa berinteraksi dalam konteks pascakonflik. Namun desain 
penelitian kualitatif yang bersifat deskriptif tanpa kerangka evaluatif yang eksplisit membatasi 
kemampuan analisis untuk menarik inferensi sebab-akibat. Validitas internal penelitian juga 
berpotensi terganggu oleh bias observatori dan reaktivitas subjek, terutama karena buku ini 
tidak menjelaskan secara rinci teknik triangulasi data seperti wawancara mendalam, focus 
group discussion (FGD), atau analisis dokumen kurikulum resmi.3 Validitas eksternal pun 
terbatas mengingat sampel empat sekolah yang dipilih berdasarkan mayoritas agama tanpa 
memperhitungkan variabel penting seperti latar sosial-ekonomi, profil pedagogis guru, atau 
kebijakan sekolah yang dapat mempengaruhi transferabilitas temuan. Selain itu, meskipun 
Sapsuha menekankan pentingnya perubahan afektif dan psikomotorik, ia belum merumuskan 
indikator operasional yang memungkinkan pengukuran yang reliabel dan valid, misalnya skala 
toleransi, frekuensi kontak antaragama, atau insiden intoleransi yang tercatat.

Analisis terhadap kurikulum dan pedagogis juga menunjukkan kritik yang tepat mengenai 
dominasi metode ceramah dan pendekatan tekstual dalam pendidikan agama. Namun, seruan 
untuk menggeser pembelajaran dari dogma ke dialog memerlukan perangkat implementatif 



6 Devi Wattimena

Volume 5 Nomor 3 (September-Desember 2025)

yang lebih konkret. Reformasi pedagogis hanya dapat berhasil jika didukung oleh penelitian 
guru yang sistemis, modul pembelajaran interaktif, dan mekanisme supervisi berkelanjutan. 
Tanpa ini, perubahan kurikulum akan berhenti pada level wacana. Usulan untuk memperluas 
materi multikultural pun memerlukan sensitivitas pedagogis agar tidak terjebak pada deskripsi 
dangkal yang justru mengukuhkan stereotip. Framing komparatif, problem-based learning 
berbasis konteks lokal, dan prinsip non-hirarkis perlu menjadi panduan operasional. Demikian 
pula konsep konseling budaya membutuhkan penjelasan mengenai kapasitas pelaksana, 
apakah guru, konselor sekolah, atau tokoh adat yang seharusnya menjelaskan fungsi ini. Tanpa 
pedoman yang jelas, konseling budaya berisiko menjadi jargon tanpa implementasi.4 

Implikasi kebijakan dari model Sapsuha juga memerlukan pendalaman. Reformasi 
kurikulum yang ia tawarkan membutuhkan dukungan birokrasi, alokasi anggaran, dan 
mekanisme monitoring yang jelas. Perubahan perilaku guru tidak akan terjadi tanpa insentif 
yang memadai, pelatihan berkelanjutan, serta evaluasi kinerja yang memasukkan kompetensi 
multikultural. Selain itu, keberhasilan intervensi pendidikan dalam konteks pascakonflik 
mensyaratkan keterlibatan banyak pihak, mulai dari tokoh agama hingga keluarga dan 
komunitas. Sapsuha belum secara eksplisit memetakan strategi advokasi multi-aktor untuk 
mengurangi resistensi sosial dan politik.

Meskipun buku Sapsuha menawarkan kerangka konseptual yang segar dan tajam, ia 
membutuhkan perluasan metodologis, serta pematangan strategi implementasi agar gagasan-
gagasannya dapat diadopsi oleh pembuat kebijakan dan diuji melalui studi empiris. Dengan 
penyempurnaan tersebut, model ini tidak hanya berfungsi sebagai kritik konseptual tetapi juga 
sebagai peta jalan transformasi pendidikan pascakonflik yang aplikatif dan berkelanjutan.

 Peta Kontribusi Teoretis, Metodologis,
 Empiris, dan Praktis Buku Sapsuha Terhadap Pendidikan Pascakonflik  

Kontribusi utama buku Sapsuha ini terletak pada upayanya mengintegrasikan tiga ranah 
teoretis yang selama ini jarang dipertemukan dalam literatur pendidikan Indonesia, yakni 
rekonstruksionisme pendidikan, pendidikan multikultural, dan konseling budaya berbasis 
lokalitas Maluku Utara. Dengan memadukan ketiganya dalam satu kerangka konseptual, 
buku ini tidak hanya memperkaya wacana pendidikan pascakonflik, tetapi juga menunjukkan 
bahwa rekonsiliasi sosial tidak dapat bertumpu pada intervensi struktural semata. Sapsuha 
menegaskan bahwa perubahan relasi sosial di masyarakat pascakonflik memerlukan 
rekonstruksi kesadaran melalui praktik pendidikan yang membuka ruang dialog lintas-
identitas, memproses trauma kolektif, dan meneguhkan kembali nilai-nilai kebersamaan. 
Posisi ini membawa rekonstruksionisme keluar dari abstraksi normatif menuju formulasi yang 



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies

Resensi Buku 7

lebih kontekstual dan mengakar, serta memperkenalkan konseling budaya sebagai variabel 
kunci dalam pendidikan multikultural. Dengan demikian, buku ini berpotensi menjadi dasar 
bagi perumusan teori perubahan yang lebih komprehensif bagi pendidikan agama di wilayah 
pascakonflik.

Dari sisi metodologis, kontribusi Sapsuha terletak pada penyajian observasi etnografis 
yang sistematis terhadap praktik pendidikan agama di wilayah pascakonflik. Penelitian ini 
memadukan pengamatan langsung terhadap proses pembelajaran, analisis kurikulum, dan 
pembacaan interaksi guru-siswa dalam konteks plural, sehingga menghasilkan deskripsi kaya 
mengenai bagaimana doktrin keagamaan diproduksi dan direproduksi dalam ruang kelas. 
Hal ini menjadi penting karena sebagian besar studi pendidikan agama di Indonesia masih 
bertumpu pada analisis dokumen dan jarang menempatkan praktik kelas sebagai lokus utama 
penelitian.

Kontribusi empiris buku ini menjadi salah satu aspek paling menonjol. Sapsuha 
menyajikan data lapangan dari Maluku Utara, sebuah wilayah yang historis, politis, dan 
budayanya unik. Ia memperlihatkan secara rinci bagaimana konflik mempengaruhi dinamika 
pembelajaran agama, termasuk berubahnya pola partisipasi siswa lintas agama, munculnya 
ketegangan halus di kelas, dan eksklusivisme kurikulum yang menguat pascakonflik. Temuan-
temuan ini juga menyingkap adanya keterputusan antara kurikulum nasional yang menekankan 
nilai-nilai universal dengan praktik pengajaran yang masih didominasi ceramah, berorientasi 
kognitif, dan minim kontak harmonis antaragama. Dengan mengidentifikasi kategori seperti 
reproduksi prasangka, pembentukan identitas religius yang tertutup, serta absennya interaksi 
lintas iman, Buku ini memberikan landasan empiris yang penting bagi pembuat kebijakan 
untuk memahami faktor-faktor pendidikan yang berpotensi memicu atau mencegah konflik.

Sapsuha tidak berhenti pada kritik, tetapi menawarkan model kurikulum alternatif 
yang menekankan nilai multikultural, memperkuat ranah afektif dan psikomotorik, serta 
mengintegrasikan kearifan lokal sebagai sumber pedagogi. Ia meredefinisi peran guru secara 
radikal, bukan sekadar penyampai doktrin tetapi fasilitator dialog, mediator trauma sosial, dan 
agen rekonsiliasi budaya. Pendekatan ini selaras dengan usaha membangun pendidikan agama 
yang lebih dialogis dan lintas agama, yang tidak hanya mengajarkan dogma internal tetapi juga 
membantu siswa memahami realitas keberagaman di sekitar mereka.

 Penutup  

Buku ini layak direkomendasikan bagi akademisi pendidikan, pengambil kebijakan, pengembang 
kurikulum, pelatih guru, serta praktisi rekonsiliasi yang bekerja dalam konteks masyarakat plural. 



8 Devi Wattimena

Volume 5 Nomor 3 (September-Desember 2025)

Melalui analisis yang tajam terhadap dinamika pendidikan agama di wilayah pascakonflik, 
Sapsuha memberikan kontribusi penting bagi upaya menjawab pertanyaan mendasar, sejauh 
mana pendidikan agama dapat berperan dalam mengurangi risiko konflik dan membangun 
kembali kepercayaan sosial yang retak akibat kekerasan komunal? Tawaran konseptualnya 
menunjukkan bahwa rekonsiliasi tidak hanya membutuhkan kebijakan struktural, tetapi juga 
membutuhkan intervensi pedagogis yang mampu memulihkan relasi antarkelompok dan 
membangun kompetensi lintas-identitas pada generasi muda.

Meski demikian, agar model yang diajukan benar-benar berdampak pada level 
sistemik, diperlukan penelitian lanjutan yang mampu menguji dan menyempurnakan 
pendekatan tersebut secara empiris. Buku ini memberikan kerangka awal yang kuat untuk 
membangun pendidikan agama yang lebih inklusif, toleran, dan peka terhadap pengalaman 
keberagaman. Oleh karena itu, karya ini patut ditempatkan sebagai salah satu rujukan utama 
dalam pengembangan model pendidikan pascakonflik di Maluku Utara dan wilayah-wilayah 
lain di Indonesia yang pernah mengalami ketegangan berbasis identitas. Buku ini tidak hanya 
memperkaya kajian akademik, tetapi juga membuka peluang baru bagi reformasi pendidikan 
yang berorientasi pada perdamaian dan rekonsiliasi sosial yang berkelanjutan.

Daftar Pustaka 

Adan, Mohamed Yusuf. 2025. “The Role of Peace Education in Promoting Social Justice and 
Sustainable Peace in Post-Conflict Societies: A 4Rs Framework Analysis.” Frontiers in 
Political Science 7:1650027: 1–11. https://doi.org/10.3389/fpos.2025.1650027.

Munandi, Muhammad, dan Rosalia Sari. 2022. “Making Peace with History: Post-Conflict 
Teachers’ Experiences Aceh.” Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan 14,3 (September 2022): 
4659–70. https://doi.org/10.35445/alishlah.v14i3.2036.

Sapsuha, M. Tahir. 2013. Pendidikan Pasca Konflik: Pendidikan Multikultural Berbasis Konseling 
Budaya Masyarakat Maluku Utara. Cetakan I. Yogyakarta: LKiS.

Widaningtyas, Adoniati Meyria, dan Natri Sutanti. 2022. “Multicultural Counseling: The 
Strategy of Social Fasilitator of Post-Conflict Education and Psychosocial Guidance in 
Multicultural Society.” Professional Guidance and Counseling Journal 3 (1): 40–49. 
https://doi.org/10.21831/progcouns.v3i1.49182.

Yu, Yi, dan Michael Wyness. 2025. “Peace Education in a Post-Conflict Society: The Case Study of 
Sierra Leone.” Social Sciences 14, 541: 1–19. https://doi.org/10.3390/socsci14090541.



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies

Resensi Buku 9

Catatan:

1	 Dalam artikel yang dibahas oleh Yu dan Wyness (2025), tentang “Pendidikan Perdamaian Pascakonflik So-
sial di Sierra Leone”, mereka menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan perdamaian juga perlu didukung oleh 
apa yang mereka sebut sebagai local ownership. Program pendidikan perdamaian perlu dibangun di atas kerja 
komunitas lokal beserta elit pemimpin setempat (lih. Yu dan Wyness, 2025: 1–19; Sapsuha, 2013: 191–231).

2	 Bandingkan dengan Adan (2025), yang menemukan bahwa pendidikan perdamaian di Somalia secara kasat 
mata telah terjadi, namun hanya sekadar simbolik karena pemangku kebijakan kurikulum pendidikan perdamaian 
tidak melihat sampai kepada kedalaman akar konflik, baik yang berbasis identitas atau sejarah kekerasan. Dengan 
demikian, pendidikan perdamaian seyogyanya menyentuh akar konflik yang sebenarnya, serta patut melibatkan 
keterlibatan masyarakat (lih. Adan, 2025: 1–11).

3	 Bandingkan dengan Mundandi (2022), yang menunjukkan metodologis observasi di lapangan melalui trian-
gulasi yang mengaktifkan nalar analitis siswa guna membuat refleksi dan memahami makna perdamaian melalui 
metode belajar di luar kelas, membawa ingatan masa lampau ke masa kini untuk ditafsir ulang, sehingga mem-
bentuk makna baru yang positif (lih. Munadi dan Sari, 2022: 4659–70).

4	 Lihat Widyaningtyas (2022), yang menegaskan pentingnya kapasitas konselor dalam konteks masyarakat 
multikultural pascakonflik (Widaningtyas dan Sutanti, 2022: 40–49).


